# 乐在教学 第八课...

单元目标: 教师对学习者应有的认识

## 认识学习者

播映操作小技术:滑鼠click各位置



请投 ▶ 开始播放

> **奥古斯丁**曾经说: 「所有真理都是**神的真理**。| 这句话的理由乃是根据神的启示。

#### 神启示真理乃是诱过两种模式:

- 1. 创造: 就是自然启示、或一般启示,
  - 基于神赋予人的文化使命, 人需要了解 受造的秩序,才能善尽管家的职分,
  - ■自然科学、社会科学 就是对自然启示的研究
- 2. 特殊启示就是圣经、十架的奥秘



作为基督徒的教育者。

需要将这两者的理解结合,

研究神所造的人如何成长、如何学习,

这是我们对**受造秩序**的尊重。

## 认识学习者

1989 基督教教育期刊专文〈教圣经环是教学生?〉— 教学应当把重心放在教导的内容? 还是以学生为中心, 更看重学生的感受、需求,以及生活体验?

- 圣经教师不单要娴熟教导的内容, 也要对所教导的对象,有相当程度的了解, 因为教导圣经的目的, 正是为了促进学生的灵命成长
- ■教师需要对学习者是一群怎样的人、人类是如何 学习的、如何有效教导, 要有所认识
- 已经有教育、人类发展、学习理论的专家, 进行许多科学的研究与理论的建构。

教师可以从他们的研究成果获得许多洞见。

但是采用这些理论? 会不会让我们的教学

不再是基督教教育, 而是变相的正向、发展心理学呢?

由于研究这些领域的科学家或心理学.

描述这些理论时,往往建立在他本身的世界观— 对人的看法、教育或成长的目标。 有各自的哲学理论基础。

- 在采用他们的理论时,应当把他看作 描述性的解释,而非规范性的原则
- 这些理论有可能会因为新的发现而有所调整、改变。 所描述的是现象,不能拿来作为教学的 依据、限制,影响到我们的教育目的
- 从事基督教教育者是将教育放在神的教恩计画中.

目的是为了让人恢复神的形象、受造恢复良善的秩序, 就是神创造与救赎的目的, 以此来荣耀神。

所以, 在使用这些科学领域的研究成果. 我们需要从神启示的眼光来加以批判、运用。

#### 壹、圣经中的分龄教学

在近代教育心理学、学习理论尚未发展为专门学科之前, 圣经已经从人类经验中,看出不同年龄层的特性, 也针对各种年龄层,来选择<mark>合适的教学原则</mark>。

在以色列家庭的信仰教育,

■ **年幼的孩子**一同参与<mark>逾越节</mark>的餐桌仪式, 一方面聆听观看成年人的种种动作, 一方面也适时参与其中一两道程序,

所提出的问题是:**这是什么呢**?

■ 等他们的**理解力**渐渐发展,

会开始问:**为什么我们要这样守节**?

■ 到他们接受了**成年礼**,成为**律法之子**后, 已经非常熟悉逾越节的故事,就会问:逾越节

跟我有何关系? 我要如何过与神立约的生活呢?



保罗在**哥林多前书**提到,他教导哥林多教会 乃是用奶喂养他们,没有用饭,因为他们 在属灵上还是婴孩,是**属肉体**的,

因为只有属灵成熟的人,才能领受干粮(林前三1-3)。

使徒约翰在他的书信中,特别用小子、少年人与父老,

这三个年龄段来比喻属灵成熟的阶段。

就像不同年龄层的人有各自的学习任务, 属灵学习也是如此。



- 在教会历史中, 针对儿童的属灵教育 仍然沿袭着犹太人的家庭教育
- 文艺复兴之后, 才有更多关于儿童的教育思想出现
- 二十世纪心理学的发展。

对于人类不同阶段的**发展特征**,就有了更多研究, 都有助于基督教教育者更了解他们所服事的对象

#### 贰、发展理论的介绍

「**发展**」是指人在一生当中 身心产生**系统与持续性的变化过程**, 促进**人类发展**有两项历程—



- ■生物性的发展成熟
- ■透过学习,产生感觉、思想、行为的改变 「发展的研究」包括 对人类身体、智力、心理、属灵等面向。
- 一、皮亚杰 Jean Piaget 的认知发展理论

瑞士著名的生物学家,他从观察研究中发现,

人类会根据认知发展的状态



- 1. 感觉动作期 0 2 岁:
  - ■新生儿刚出生有反射动作,来满足生理需求
  - 接着借着感官、动作、尝试错误来学习 经过两年的尝试,智力成就就非常惊人, 成为具有丰富思考的人,



2. 前运思期 2 - 7 岁:

使用**更精细的符号**, 文字、手势、物体、意象, 来表达经验, 进行思考。

- ■例如:经常玩扮家家酒这种装扮游戏, 在设法了解周遭的社会世界
  - 往往用**自己的角度**看世界, 不容易了解别人的观点





#### 3. 具体运思期 7-11 岁:

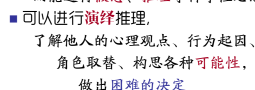
- 能用具象的事物来思考. 可以分类、推论
- 寻找物体之间的思惟关系. 来解决日常生活的问题





- 不再局限于事实或可见的层面。 而能进行假想、推理等科学性思想
- 了解他人的心理观点、行为起因、 角色取替、构思各种可能性,





- 2. 他的研究是超越文化的、具有全人类的一致性。 计教导者能掌握下确**的教学顺序**,是非常有帮助的。
  - ■神的教导也采用同样的过程,先透过生活的具体事件, 一步步教导亚伯拉罕、以撒、雅各.

明白什么是信心、什么是顺服

- 透过出埃及的具体经验,帮助以色列明白何为 神的救赎,然后才提出十诫、律法的抽象原则
- 3. 主张当人面对新的处境会产生认知的失衡、不平衡状态。 促使他**寻找新的认知**阶段,来达到平衡。 因此,学习与环境有关,却不是决定性的要素 —
  - 当认知结构成长到某种程度,才可能有新的认知, 儿童学习必须配合认知发展阶段,不能揠苗助长
  - 透过**启发性的提问**造成认知失衡,促使学生 有更多角度的思考,提升对信仰的思考能力

#### 认知发展理论评估与运用

1. 对于世俗教育、基督教教育产生重大的影响与冲击, 他的贡献在干使人了解人的认知是逐步发展的.

儿童的认知能力与成人不同,

- 就像儿童的小肌肉尚未发展与协调时, 不能让他做出拿筷子的复杂动作
- ■根据不同年龄的认知限制, 教师需要

调整教学法, 而不能把自己所认知的圣经事实,

用填鸭的方式勉强寒给孩子

这是否表示抽象的圣经真理没有办法传递给儿童呢?

例如;神的爱、神的公义,人是有罪的...

也不尽然。因为即使是幼儿在做错事时。

都本能的想要隐藏,说明具有道德意识,

虽然他还无法明确表达或解释。



观察人们是如何处理道德与正义的课题 做出道德选择的理由,分成三个时期、六个阶段...

1. 成规前期: 焦点在自我。

阶段一、尊守道德规则因为避罚服从

- ■不做坏事,是因为怕受到处罚,2-4岁
- 基督徒怕被神惩罚、管教, 害怕下地狱

**阶段二、相对功利**(根据**利益交换**来作选择)

- ■你对我好,我也对你好,4-7岁
- ■信主可以蒙神赐福, 好像雅各见到异象之后, 就跟神许愿说:如果你保佑我平安回来, 我就以你为我的神, 并且将十分之一献给你

2. 循规期: 焦点在社会

阶段三、寻求认可, 愿意做别人认为对的事,

■ 7 - 10岁, 好孩子时期

■ 基督徒在教会热心服事, 希望获得别人的认可

阶段四、顺从法则,遵守社会规则与权威,10-12岁

基督徒生活以顺从神的律法、十诫为原则

3. 自律期: 焦点在自我选择

阶段五、**道德选择有灰色地带**,并非一成不变



- ■道德规则由人来制定的, 13-15岁
- 守安息日虽然是十诫的第四诫, 可是如何守 应当是重在精神, 而非僵化的外在规条

阶段六、普**同原则**,超越法律的原则。

- ■相信普世性的价值:人权、正义、良知
- 所有人都是按照神的形象所造,要爱人如己

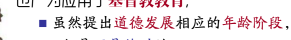
#### 科伯的理论后来有诸多修正。

卡罗尔·吉利根 Carol Gilligan 提出修正说法:

- ■科伯的道德发展理论太过偏向男性的观点
- 女性的道德发展与认同。
  - ◆ 所更看重的不是正义而是关怀
  - ◆ 道德选择所考虑的是亲密关系与连结, 而非追求独立自主

女性的认知方式。与男性看重抽象的认知方式有所不同 科伯的道德发展理论对公立学校、监狱改革都有贡献.

也广为应用于基督教教育,



- 但是不是绝对的 ■ 有些成年人可能一直停留在第三层次 —
- 好孩子, 所作的选择也影响信仰的发展

#### 对于基督徒而言, 教导道德

- ■不应该只停留在用教条化、社会化的方式 教导道德教训的内容
- 应该鼓励学生学习**发向**、探索。 让他们藉由认知失衡,转向更高层次 使他们在做选择时,





#### 针对什么是道德发展的原则?



- ■科伯提出的公义, 吉利根提出的美怀
- ■某些基督教理论者提出的 agape 爱 都可以表现出神的道德属性。
- 还有人根据科伯的理论提出—— 荣耀神作为基督徒发展属灵成熟的准则。

#### 三、法勒 James Fowler **信心发展**理论

追随皮亚杰、科伯的实证观察法,

参考爱利克森的心理社会发展理论,

想要了解人的一生如何在**宗教信仰上成长**。

与我们对自我、对他人、对世界的看法是有关连。

阶段一、直觉一投射式的信仰。幼儿

有些人说,婴儿对神的印象来自照顾他的母亲。

阶段二、神话 — 字面的信仰,学龄

- ■神有如法官,与神的关系是功利导向一奖励与惩罚
- 几乎像迷信, 缺乏理性省察能力, 只是宗教热情,

就像申命记, 遵守诚命就蒙福, 不遵守就受咒诅,

- ◆ 不因自我反省的过程, 只是尊照律法规条, 符合就是好的,不符合就不好
- ◆ 当犯了律法,不是内心后悔,乃是恐惧





#### 阶段三、综合 - 俗成式的信仰, 青少年



受到所属的人际关系影响,

如:家族传承的信仰,

而非**自己选择后**的信仰,

父母信什么,就跟着信。

#### 阶段四、个人一反省式的信仰,青年

- ■会对前一阶段的信仰更有批判与独立性
- 如果意识过去的信仰群体有虚**伪的元素**、 或只是基于情感关系的因素而维系信仰,

有可能离开去追寻自己的信仰

■ 强调个人的悔改

对许多名义上的基督徒,

可能是信仰更新或重生的转捩点。



总结:皮亚杰**认知**发展理论、科伯**道德认知**发展理论、 法勒**信仰**发展理论,似乎认为人的学习有遗传机制 —

- 在特定阶段往上提升,以达到平衡状态的结构化
- ■每个阶段都基于前一阶段的预备提供动力, 达到更高层次与更深入的学习

这似乎表达人类学习具有

可预测的模式与阶段、超越时空的共通性。

了解发展理论可以帮助教师根据学生的发展特征,

来安排适合该年龄层的教学内容与方法;

发展理论强调学习者与环境的互动可以提升发展的,

- ■基督教教育就从传统的填鸭式教育, 转移到更看重互动的教学路径
- 让教学不是只偏重在教导的内容, 也能看重**学生的需求**与更适合的**教学法**

#### 阶段五、连结式的信仰, 中年以上



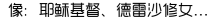
■承认宗教信仰的多面性,

渴望跟人谈论信仰,深入评估与描述

■ 能接受生命模棱两可(灰色地带)之处 显然描述一个重生或**灵命更新**的基督徒 **对信仰委身**的态度。

## 阶段六、**普世性**的信仰,宗教人士 **很少人**可达到此阶段。

- 强烈的利他主义、 全方位自我整合的意识
- 对宗教信仰的理解与实践, 完全放下自我中心





这三种发展理论都是针对普遍的人类发展而描述,

基督徒教师在采用的时候,需要考虑到几方面限制:

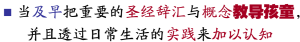
1. 发展理论提到儿童在认知与道德发展的限制。

却不成为教导信仰内容的限制。

旧约的以色列、新约的教会群体,

儿童都被包含在整个信仰群体中。

### 发展理论提醒成年人,



■ 将重要的真理概念,储存在他的记忆库中, 当他的认知能力可以处理这些资讯时,

就能自然的转换到更高的认知层次

**儿童的认知能力**虽然不如成人,仍然能**经验神**,而且以**单纯的信心**与神建立亲密的关系。

2. 希伯来学者 C.F.Keil & F.Delitzsch 解释 廠廿二6

「教养儿童,使他走当行的道,就是到老也不偏离。」

■ 教养是根据孩子的本性「**当行的道**」来教养

■ 教养的事物与态度,

应根据儿童或青年的心性发展来安排

- 3. 对于成年人也深具意义,可以自我评估—
  - ■道德与信仰阶段是否不断成长、

或停留在孩童或青少年阶段的认知与理解?

■ 信徒**来到教会**的目的,是出于

功利、互惠的动机?还是对神的委身?



即使是成年人, 我们对神的认识与理解,

仍可能局限于有限的经验,

#### 对神认识的加深与扩大。

是我们一生都必须学习的功课。